
 

46 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

Olga Azwar 

 

Universitas Bung Hatta 

Jl. Bagindo Aziz Chan, Bypass 

Kec. Koto Tangah, Kota Padang, Sumatera 

Barat 25586 
 

Abstract 

Appointment urang bainduak the Minangkabau community in Nagari Ampang Kuranji, 

generally occurs in adults who come from outside Dharmasraya. This study is a 

descriptive analysis, the sociological juridical approach. Collection technique is done 

by means of library research and field research. The data used are primary data 

and secondary data. The data were analyzed qualitatively. The final conclusion is, 

that the legal basis for the appointment of urang bainduak is based on customary 

law which is derived from indigenous Minangkabau “adat nan taradat”. Legal 

consequences are urang bainduak as the biological child protection; urang bainduak 

not the heir of the adoptive parents will be but the beneficiary of his biological 

parents; urang bainduak do not break (nasab) with her biological family; urang 

bainduak unmarried forbidden to marry the brother adopted. 

 

Keywords: Appointment, Urang Bainduak, Indigenous Minangkabau. 

 
Intisari 

Pengangkatan urang bainduak dalam masyarakat Minangkabau di Nagari Ampang 

Kuranji pada umumnya terjadi pada orang dewasa yang berasal dari luar wilayah 

Dharmasraya. Penelitian ini merupakan penelitian deskriptif dengan pendekatan yuridis 

sosiologis. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi kepustakaan dan 

penelitian lapangan. Data yang digunakan terdiri atas data primer dan data sekunder. 

Data dianalisis secara kualitatif. Kesimpulan penelitian menunjukkan bahwa dasar 

hukum pengangkatan urang bainduak adalah hukum adat yang bersumber dari adat 

Minangkabau, yaitu adat nan taradat. Akibat hukum dari pengangkatan urang bainduak 

adalah bahwa urang bainduak memperoleh perlindungan sebagai anak biologis; urang 

bainduak bukan merupakan ahli waris dari orang tua angkat, melainkan tetap menjadi 

ahli waris dari orang tua kandungnya; pengangkatan urang bainduak tidak memutus 

hubungan nasab dengan keluarga biologisnya; serta urang bainduak yang belum 

menikah dilarang untuk menikahi saudara dari orang tua angkatnya. 

 

Kata Kunci: Pengangkatan, Urang Bainduak, Adat Minangkabau. 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

PENGANGKATAN ANAK PADA MASYARAKAT MINANGKABAU 

DI NAGARI AMPANG KURANJI 



 

47 
 

I. Pendahuluan 

Pengangkatan anak yang terjadi di Indonesia telah dikenal sejak lama, termasuk 

dalam masyarakat adat. Akan tetapi, motivasi, prosedur dan akibat hukumnya berbeda-

beda antara masyarakat adat yang satu dengan masyarakat adat yang lainnya. 

Menurut adat alasan dilakukannya pengangkatan anak adalah karena tidak 

mempunyai anak; belas kasihan kepada anak, orang tuanya tidak mampu membiayai; 

anak yatim piatu; telah mempunyai anak kandung sendiri tetapi semua laki-laki atau 

semua perempuan; sebagai pemancing bagi yang tidak atau belum punya anak kandung; 

untuk mempererat hubungan kekeluargaan; untuk menjamin hari tua, dan unsur 

kepercayaan tertentu (mempunyai weton yang sama dengan orang tuanya).1 

Menurut Ter Haar, alasan dari perbuatan pengangkatan anak di beberapa daerah, 

antara lain:2 

1. Karena rasa takut bahwa keluarga yang bersangkutan akan punah (fear of 

extinction of a family). 

2. Rasa takut akan meninggal tanpa mempunyai keturunan dan sangat khawatir 

akan hilang garis keturunannya (fear of dying childless and so suffering the 

extinction of the line of descent). 

Menurut M. Hasballah Thaib, banyak alasan seseorang untuk melakukan pengangkatan 

anak, di antaranya:3 

1. Untuk menghilangkan rasa kesunyian diri atau kehidupan keluarga dalam 

suatu rumah tangga yang telah dibina bertahun-tahun tanpa kehadiran 

seorang anak. 

2. Untuk melanjutkan garis keturunan, terutama sekali bagi bangsa yang 

menganut sistem pengabdian kepada leluhur. 

3. Karena niat baik untuk memelihara dan mendidik anak-anak yang terlantar, 

menderita, miskin dan sebagainya. 

4. Untuk mencari tenaga kerja atau pembantu dalam melaksanakan pekerjaan 

rutin yang bersifat intern maupun ekstern. 

5. Untuk mencapai dan mencari tempat bergantung hidup di hari tua kelak.  

6. Untuk memberikan kepuasan batiniah bagi keluarga yang sangat 

membutuhkan kehadiran seorang anak dari kehidupan rumah tangga dan 

seluruh keluarganya. 

Pengangkatan anak sering juga diistilahkan dengan adopsi. Adopsi berasal dari 

kata “adoptie” dalam bahasa Belanda atau “adoption” dalam bahasa Inggris. Adoption 

artinya pengangkatan, pemungutan, adopsi, dan untuk sebutan pengangkatan anak yaitu 

“adoption of child”.4 

Sedangkan pengaturan pengangkatan anak secara formal dilakukan berdasarkan 

Surat Edaran Mahkamah Agung (SEMA) Nomor 2 Tahun 1979 dan SEMA Nomor 6 

Tahun 1983 jo SEMA Nomor 4 Tahun 1989 tentang Pengangkatan Anak yang Berlaku 

bagi Warga Negara Indonesia. 

Pasal 1 angka 1 Peraturan Pemerintah Nomor 54 Tahun 2007 tentang 

                                                   
1 Emeliana Krisnawati, Aspek Hukum Perlindungan Anak, (Bandung: CV. Utomo, 2005), hlm.28 
2 Bzn, B. Ter Haar, Adat Law in Indonesia, Terjemahan oleh Hoebel E. Adamson dan A. Arthur 

Schiller, (Djakarta: Bharatara, 1962), hlm. 175 dalam Runtung Sitepu dan Hotmaria, Pengangkatan Anak 

dan Akibat Hukumnya, (Medan: Pustaka Bangsa Press, 2004), hlm. 13-14. 
3 M. Hasballah Thaib, Dua Puluh Satu Masalah Aktual dalam Pandangan Fiqih Islam, 

(Medan: Fakultas Tarbiyah Universitas Dharmawangsa, 1995), hlm. 109. 
4 Jhon M. Echols dan Hasan Shadily, Kamus Inggris Indonesia, (Jakarta: Gramedia, 1981), hlm. 

13. Sementara menurut Ensiklopedia Umum, bahwa Adopsi adalah suatu cara untuk mengadakan 

hubungan antara orang tua dan anak yang diatur dalam peraturan perundang- undangan. 



 

48 
 

Pelaksanaan Pengangkatan Anak (selanjutnya disebut PP No. 54 Tahun 2007), 

menyebutkan: 

“Anak angkat adalah anak yang haknya dialihkan dari lingkungan kekuasaan 

keluarga, orang tua, wali yang sah, atau orang lain yang bertanggung jawab atas 

perawatan, pendidikan dan membesarkan anak tersebut, ke dalam lingkungan 

keluarga orang tua angkatnya berdasarkan keputusan atau penetapan 

pengadilan”. 

Undang-Undang Nomor 3 Tahun 2006 tentang Kompilasi Hukum Islam 

(selanjutnya disebut KHI), Pasal 171 huruf h mengatakan: 

“Anak angkat adalah anak yang dalam pemeliharaan untuk hidupnya sehari- hari, 

biaya pendidikan dan sebagainya beralih tanggung jawabnya dari orang tua asal 

kepada orang tua angkatnya berdasarkan putusan Pengadilan”. 

Hilman Hadikusuma mengatakan bahwa anak angkat adalah anak orang lain yang 

dianggap anak sendiri oleh orang tua angkat dengan resmi menurut hukum adat 

setempat, dikarenakan tujuan untuk kelangsungan keturunan dan atau pemeliharaan atas 

harta kekayaan rumah tangganya.5 

Pengangkatan anak dalam Hukum Islam pada hakikatnya dilarang (apabila 

memutuskan hubungan nasab dengan orang tua kandungnya), hal ini dapat dilihat pada 

sistem pengangkatan anak yang pernah dilakukan oleh Nabi Muhammad SAW dengan  

mengadopsi seorang budak beliau yang bernama Zaid bin Haritsah. Dengan amat 

senangnya anak ini menjadi anak angkat Rasulullah, maka beliau mencantumkan di 

belakang namanya “bin Muhammad” menjadi “Zaid bin Muhammad”. Allah tidak 

menyukai dan melarang kebiasaan mengangkat anak seperti di zaman jahiliah tersebut. 

Oleh sebab itu, turun ayat kepada Rasulullah SAW sebagaimana yang tercantum dalam 

Surat Al-Ahzab (33) ayat (4) yang artinya: 

“Allah tidak membenarkan anak angkat kamu menjadi anak yang sebenarnya, 

anggapan itu hanya dalam perkataan dari mulutmu saja, tidak dengan 

sebenarnya. Yang berkata benar adalah Allah dan Dia-lah yang memberi 

petunjuk yang lurus”. 

Semenjak turunnya ayat Al-Qur’an tersebut Nabi melarang Zaid memakai nama 

Nabi di belakang namanya. Oleh sebab itu, Zaid kembali memakai namanya seperti 

semula yaitu Zaid bin Haritsah. Sewaktu pengangkatan tersebut, usia Zaid bin Haritsah 

masih di bawah umur. 

Senada dengan hukum adat yang berlaku pada masyarakat Minangkabau, bahwa 

pengangkatan anak ini juga pada awalnya dilarang karena bisa mengakibatkan kacaunya 

sistem kewarisan baik menurut hukum adat6 maupun menurut Hukum Islam. Kesamaan 

kedudukan anak angkat menurut Hukum Islam dan Hukum Adat Minangkabau 

menunjukkan bahwa roh dari prinsip Hukum Adat Minangkabau “Adat Basandi Syarak, 

Syarak Basandi Kitabullah” sudah berjalan dengan baik.7 

Sistem matrilineal sebenarnya tidak ada mengakui pengangkatan anak (adopsi)8 

akan tetapi Mahkamah Agung Republik Indonesia (MARI) membuat suatu terobosan 

atau penyimpangan hukum sehingga tercipta suatu pengangkatan anak di daerah 

                                                   
5 Hilman Hadikusuma, Hukum Perkawinan Adat, (Bandung: Alumni, 1991), hlm. 20. 
6 Adat dapat ditetapkan menjadi hukum (al-Adat al-Muhakkamah), hal ini merupakan satu kaedah 

yang menjadi metodologi penetapan hukum oleh para ahli hukum Islam. M. Hasballah Thaib, Pemikiran 

dan Sikap M. Hasballah Thaib dalam Berbagai Dimensi, Cetakan Pertama, (Bandung: Citapustaka Media 
Perintis, 2013), hlm. 11 

7 Suardi Mahyuddin, Dinamika Sistem Hukum Adat Minangkabau dalam Yurisprudensi 

Mahkamah Agung, Cetakan Pertama, (Jakarta: PT. Candi Cipta Paramuda, 2009), hlm. 114-115 
8 Hal ini juga ditegaskan oleh Ter Haar mengatakan bahwa “In Minangkabau schijnt adoptie niet 

voor tekomen” yang artinya dalam masyarakat Minangkabau tidak ada pengangkatan anak. 



 

49 
 

Minangkabau seperti yang tercantum dalam putusan Mahkamah Agung Republik 

Indonesia tanggal 13 Mei 1975 Nomor 813 K/Sip/1972. 

Pengangkatan anak yang terjadi di Nagari Ampang Kuranji Kecamatan Koto 

Baru Kabupaten Dharmasraya, mempunyai perbedaan yang signifikan dengan daerah 

lain, yaitu pengangkatan anak terhadap orang yang telah dewasa yang dikenal dengan 

istilah “urang bainduak”, di mana urang bainduak tersebut telah berkeluarga dan 

berusia di atas 21 tahun. 

Adanya pengangkatan urang bainduak tersebut pasti akan menimbulkan akibat 

hukum terhadap hubungan antara urang bainduak dengan orang tua kandung dan orang 

tua angkatnya. Berdasarkan hal-hal tersebut di atas, perlu dilakukan penelitian dengan 

judul “Pengangkatan anak pada Masyarakat Minangkabau di Nagari Ampang 

Kuranji”. 

Berdasarkan uraian di atas, maka dapat dirumuskan permasalahan yaitu Apakah 

dasar hukum pengangkatan urang bainduak pada masyarakat Minangkabau di Nagari 

Ampang Kuranji? dan bagaimana akibat hukum pengangkatan urang bainduak pada 

masyarakat Minangkabau di Nagari Ampang Kuranji? 

Tujuan yang hendak dicapai dalam penelitian ini adalah untuk mengetahui dasar 

hukum pengangkatan urang bainduak dan akibat hukum pengangkatan urang bainduak 

pada masyarakat Minangkabau di Nagari Ampang Kuranji. 

II. Metode Penelitian 

Penelitian ini bersifat Deskriptif Analitis, dengan metode pendekatan yuridis 

sosiologis. Teknik pengumpulan dilakukan dengan cara studi kepustakaan (library 

research) dan penelitian lapangan (field research). Jenis data yang diperlukan adalah 

data primer dan data sekunder. Data sekunder terdiri dari 3 (tiga) kelompok, yaitu: 

Bahan hukum primer, Bahan hukum sekunder dan Bahan hukum tersier. Analisis data 

pada penelitian ini dilakukan secara kualitatif. 

III. Hasil Penelitian dan Pembahasan 

1. Dasar Hukum Pengangkatan Urang Bainduak pada Masyarakat Minangkabau 

di Nagari Ampang Kuranji 

Sampai saat ini belum ada peraturan perundang-undangan yang secara 

khusus mengatur tentang pengangkatan urang bainduak, namun praktik 

pengangkatan urang bainduak tersebut, telah berlangsung lama di beberapa daerah 

di Indonesia termasuk juga pada masyarakat Minangkabau di Nagari Ampang 

Kuranji. 

Menurut Amir Sjarifuddin Tj.A, bahwa adat Minangkabau terbagi pada 4 

(empat) kategori: 1). Adat nan sabana adat; 2) Adat nan diadatkan; 3) Adat nan 

teradat; dan 4) adat istiadat.9 Keempat kategori tersebut juga terdapat di Nagari 

Ampang Kuranji. 

Pertama, Adat nan sabana adat adalah kenyataan yang berlaku tetap di 

alam, tidak pernah berubah oleh keadaan tempat dan waktu. Kenyataan itu, 

mengandung nilai-nilai, norma, dan hukum. Di dalam ungkapan Minangkabau 

dinyatakan sebagai adat: “Nan indak lakang dek paneh, indak lapuak dek hujan, 

diasah indak layua, dibubuik indak mati”, atau “Adat babuhua mati”. Adat nan 

sabana adat bersumber dari alam. Pada hakikatnya, adat ini ialah kelaziman yang 

terjadi sesuai dengan kehendak Allah. Maka, adat Minangkabau tidak bertentangan 

dengan ajaran Islam. Hal itu melahirkan konsep dasar pelaksanaan adat dalam 

kehidupan masyarakat Minangkabau, yakni “adat basandi syarak, syarak basandi 

kitabullah” dan “syarak mangato, adat mamakai”. Dari konsep itu, lahir pulalah 

                                                   
9 Amir Sjarifoedin Tj.A, Loc.Cit, hlm. 68-69. 



 

50 
 

falsafah dasar orang Minangkabau, yakni “alam takambang jadi guru”. 

Adat nan sabana adat menempati kedudukan tertinggi dari empat jenis adat 

di Minangkabau, sebagai landasan utama dari norma, hukum, dan aturan- aturan 

masyarakat Minangkabau. Semua hukum adat, ketentuan adat, norma 

kemasyarakatan, dan peraturan-peraturan yang berlaku di Minangkabau, bersumber 

dari “Adat nan sabana adat”. 

Kedua, Adat nan diadatkan adalah adat buatan yang dirancang, dan disusun 

oleh nenek moyang orang Minangkabau, untuk diterapkan dalam kehidupan sehari- 

hari. Aturan yang berupa Adat nan diadatkan disampaikan dalam petatah dan 

petitih, mamangan, pantun, dan ungkapan bahasa yang berkias hikmah. Masyarakat 

Minangkabau mempercayai dua orang tokoh sebagai perancang, perencana, dan 

penyusun “adat nan diadatkan”, yaitu Datuak Katumangguangan dan Datuak 

Parpatiah Nan Sabatang. 

Inti dari “adat nan diadatkan”, yang dirancang Datuak Katumangguangan 

melaksanakan pemerintahan yang berdaulat ke atas, otokrasi namun tidak 

sewenang-wenang. Sedangkan adat yang disusun Datuak Parpatiah Nan Sabatang, 

intinya demokrasi, berdaulat kepada rakyat, dan mengutamakan musyawarah untuk 

mufakat. Sepintas, kedua konsep adat itu berlawanan. Namun, dalam 

pelaksanaannya kedua konsep itu bertemu, membaur, dan saling mengisi. 

Gabungan keduanya, melahirkan demokrasi yang khas di Minangkabau termasuk 

di wilayah Nagari Ampang Kuranji. Diungkapkan dalam ajaran adat Minangkabau 

sebagai berikut: “Bajanjang naiak, batanggo turun. Naiak dari janjang nan di 

bawah, turun dari tanggo nan di ateh. Titiak dari langik, tabasuik dari bumi”.  

Penggabungan kedua sistem ini, ibarat hubungan legislatif dan eksekutif di sistem 

pemerintahan saat ini. 

Ketiga, Adat nan taradat adalah ketentuan adat yang disusun di nagari untuk 

melaksanakan “adat nan sabana adat” dan “adat nan diadatkan” sesuai dengan 

keadaan dan kebutuhan nagarinya. Adat ini disusun oleh para tokoh dan pemuka 

masyarakat nagari melalui musyawarah dan mufakat. Dari pengertian itu, lahirlah 

istilah “adat salingka nagari”. 

Adat nan taradat disebut juga “adat babuhua sentak”, artinya dapat 

diperbaiki, diubah, dan diganti. Fungsi utamanya, yakni sebagai peraturan 

pelaksanaan dari adat Minangkabau. Seperti penerapannya upacara batagak 

pangulu, turun mandi, sunat rasul, dan perkawinan, yang selalu dipagari oleh 

ketentuan agama, di mana “syarak mangato adaik mamakaikan”.10 

Adat nan taradat merupakan kebiasaan setempat yang dapat berbeda-beda 

pada setiap nagari. Kebiasaan ini pada awalnya, dirumuskan oleh ninik mamak 

pemangku nagari yang bertujuan untuk mewujudkan adat nan diadatkan, yang 

pelaksanaannya disesuaikan dengan situasi dan kondisi setempat. Contohnya, 

pengangkatan urang bainduak di Nagari Ampang Kuranji. Seperti kata pepatah: 

“Lain padang lain belalang, lain lubuk lain ikannyo. Cupak sapanjang batuang. 

Adat salingka nagari”. Menurut Erman Datuk Mangkudum, bahwa pengangkatan 

urang bainduak termasuk dalam Adat nan taradat.11 

Keempat, Adat istiadat merupakan aturan adat yang dibuat dengan mufakat 

ninik mamak dalam suatu nagari. Peraturan ini, menampung segala kemauan anak 

nagari yang sesuai menurut alua jo patuik, patuik jo mungkin. Aspirasi yang 

disalurkan ke dalam adat istiadat ialah aspirasi yang sesuai dengan adat jo limbago, 

                                                   

10 Ibid, hlm 70.  
11 Hasil wawancara dengan Bapak Erman Datuk Mangkudum, Ketua Kerapatan Adat Nagari 

(KAN) Ampang Kuranji, pada hari Selasa, 6 Agustus 2013, pukul 18.00 WIB. 



 

51 
 

manuruik barih jo balabeh, manuruik ukuran cupak jo gantang, manuruik alua jo 

patuik. 

Berdasarkan hasil penelitian di lapangan, 22 (dua puluh dua) orang 

responden dari 24 (dua puluh empat) orang responden menyatakan bahwa dasar 

hukum pengangkatan urang bainduak adalah berdasarkan kebiasaan/adat istiadat 

yang telah berlangsung lama secara turun temurun dari nenek moyang mereka 

di Nagari Ampang Kuranji. Jawaban tersebut dapat tergambar pada tabel di bawah 

ini: 

Tabel 1. 

Dasar hukum pengangkatan urang bainduak 

pada masyarakat Minangkabau di Nagari Ampang Kuranji 

No. Dasar Hukum Pengangkatan Urang Bainduak Responden 

1. Peraturan perundang-undangan - 

2. Hukum Adat Minangkabau 22 

3. Hukum Islam 2 
 J u m l a h = 24 
Sumber: Data primer (24 responden) yang diolah, tahun 2013 

Berdasarkan tabel di atas, dijelaskan bahwa pengangkatan urang bainduak 

di Nagari Ampang Kuranji mayoritas mengatakan menggunakan Hukum Adat 

Minangkabau sebanyak 22 (dua puluh dua) orang responden, berdasarkan hukum 

Islam sebanyak 2 (dua) orang responden dengan konsep ta’awun (tolong-

menolong). Kedua responden tersebut menyadari bahwa agama Islam melarang 

pengangkatan anak baik di bawah umur maupun telah dewasa yang bertentangan 

dengan ajaran Islam, seperti pengangkatan anak yang dengan sengaja menjadikan 

anak angkat sebagai anaknya sendiri dengan hak-hak dan kewajiban yang 

disamakan dengan anak kandung, diberikan hak waris sama dengan hak waris anak 

kandung, dan orang tua angkat menjadi orang tua kandung anak yang diangkatnya, 

akan tetapi pengangkatan anak dengan menekankan aspek kecintaan, perlindungan, 

dan pertolongan adalah termasuk dalam ajaran ta'awun yang oleh Islam justru 

sangat dianjurkan.12 Allah SWT berfirman “Bertolong-tolonganlah kamu dalam 

hal kebajikan dan takwa, tetapi jangan bertolong-tolongan dalam hal kemaksiatan 

dan permusuhan”.13 

Penerapan Hukum Adat Minangkabau sebagai dasar hukum pengangkatan 

urang bainduak, hal ini bersandarkan kepada tingkatan ketiga dari kategori adat 

Minangkabau yaitu Adat nan taradat yang telah dikemukakan di atas. 

Hukum adat Minangkabau dapat diartikan sebagai aturan (perbuatan dan 

sebagainya) yang lazim diturut atau dilakukan oleh masyarakat Minangkabau sejak 

dahulu kala atau cara (kelakukan dan sebagainya) yang sudah menjadi kebiasaan 

masyarakat Minangkabau; dapat pula sebagai wujud gagasan kebudayaan yang 

terdiri atas nilai-nilai budaya, norma, hukum, dan aturan yang satu dengan lainnya 

berkaitan menjadi suatu sistem dalam masyarakat Minangkabau.14 

Secara umum, dapat pula dikatakan bahwa Adat Minangkabau merupakan 

falsafah kehidupan yang menjadi budaya dan kebudayaan Minangkabau. Ia juga 

sekaligus merupakan suatu aturan dan tata cara kehidupan masyarakat 

Minangkabau yang disusun berdasarkan musyawarah dan mufakat serta diturunkan 

secara turun temurun secara alamiah. 

Sedangkan pengertian adat dalam kehidupan sehari-hari, masyarakat 

                                                   

12  Muderis Zaini, Op.Cit, hlm. 53.  
13 QS Al-Maidah (5) ayat 2.  
14 Amir Sjarifoedin Tj.A, Op.Cit, hlm. 58.  



 

52 
 

Minangkabau memberikan makna sebagai “Sawah diagiah bapamatang, ladang 

diagiah bamintalak, Nak babedo tapuang jo sadah, Nak babikeh minyak jo aia, Nak 

balain kundua jo labu”. Ungkapan petatah petitih ini, merupakan kaidah sosial yang 

mengatur tata nilai dan struktur masyarakat, yang membedakan secara tajam antara 

manusia yang berbudaya dengan binatang dalam tingkah laku dan perbuatannya.15 

Dengan demikian, Hukum Adat Minangkabau mengatur tata nilai kehidupan mulai 

dari hal yang sekecil-kecilnya sampai kepada perihal kehidupan yang lebih luas, 

seperti pengangkatan anak, perkawinan, kehidupan politik, ekonomi, hukum, dan 

sebagainya. 

2. Akibat Hukum Pengangkatan Urang Bainduak 

Akibat hukum yang terpenting dari pengangkatan urang bainduak adalah 

berkaitan tentang perkawinan dan hak waris, dan hubungan hukum antara urang 

bainduak dengan orang tua kandungnya dan orang tua angkatnya tersebut. 

Perlakuan terhadap urang bainduak pada masyarakat Minangkabau di 

Nagari Ampang Kuranji tidak semuanya sama, karena harus dilihat terlebih dahulu 

siapakah yang diangkat sebagai anak, apakah anak tersebut berasal dari nagari 

tetangga sesuku, nagari tetangga berlainan suku atau berasal dari luar Kabupaten 

Dharmasraya, dan apakah urang bainduak tersebut sudah disahkan sebagai anggota 

atau silsilah keluarga yang mengangkat dengan kata lain apakah pengangkatan anak 

tersebut sudah dilakukan melalui upacara adat atau tidak. Dengan demikian akibat 

hukum yang timbul karena adanya pengangkatan urang bainduak pada masyarakat 

Minangkabau di Nagari Ampang Kuranji juga berbeda. 

a. Urang Bainduak yang Diangkat dengan Upacara Adat16 

1) Hubungan Urang Bainduak dengan Induak, Keluarga dan Suku Induaknya 

Menurut adat di Nagari Ampang Kuranji, apabila pengangkatan urang 

bainduak dilakukan dengan upacara adat maka secara langsung urang bainduak 

menjadi anggota suku ibu yang mengangkatnya. Nama belakang urang bainduak 

tersebut boleh memakai nama suku ibu angkatnya misalnya Faisal yang diangkat 

pada tanggal 13 Maret 2008, ayah angkatnya bernama Yanto dan ibu angkatnya 

bernama Rus, suku ibu angkatnya Caniago Datuk Rajo Lelo maka nama anak 

tersebut menjadi Faisal Caniago tetapi tidak boleh ditambahkan nama belakang 

orang tua angkat karena agama Islam dan adat setempat (adat Minangkabau – 

adat basandikan syarak, syarak basandikan kitabullah) melarang hal tersebut. 

Urang bainduak yang laki-laki boleh menjadi pemangku adat apabila dipilih oleh 

anggota suku dan ia wajib menjalankan jabatan tersebut. Jabatan pemangku adat 

yang boleh diberikan adalah tanganai,17 dubalang,18 manti19 dan malin20 namun 

anak angkat tidak boleh diangkat menjadi Datuak kecuali urang bainduak tersebut 
kemenakan dari laki-laki/perempuan yang mengangkat. 

Hubungan urang bainduak dengan induaknya sama seperti hubungan orang 

tua kandung dengan anak kandung, apa yang menjadi hak dan kewajiban anak 

kandung maka menjadi hak dan kewajiban anak angkat demikian juga sebaliknya 

termasuk hubungannya dengan seluruh anggota keluarga orang tua yang 

mengangkatnya. 

                                                   
15 Ibid 

16 Hasil Wawancara dengan Hen Datuk Bandaro, Bapak Jorong Lubuak Agam, pada tanggal 

23 Juli 2013, pukul 16.00 WIB. 
17 Di Nagari Ampang Kuranji, Tungganai digunakan dengan istilah tanganai yaitu Kepala 

kesatuan paruik. 
18 Dubalang adalah polisi atau orang yang bertugas sebagai penjaga keamanan. 
19 Manti adalah orang yang mengurus administrasi pemerintahan. 
20 Malin adalah orang yang bertugas dalam urusan keagamaan. 



 

53 
 

Apabila induak mempunyai anak perempuan sedangkan urang bainduak 

adalah anak laki-laki maka menurut hukum adat Minangkabau di Nagari Ampang 

Kuranji di antara mereka tidak boleh menikah, karena sudah satu suku (badunsanak 

atau sakaum). Meskipun menurut Hukum Islam mereka boleh menikah, namun 

menurut adat Minangkabau, kawin satu suku tidak boleh karena melanggar adat 

istiadat, apabila terjadi perkawinan satu suku dapat dikenakan sanksi berupa 

membayar denda 1 (satu) ekor kerbau, pindah suku atau dibuang dari Nagari 

Ampang Kuranji. 

Menurut H. Jonson Putra :21 

“Akibat hukum pengangkatan urang bainduak di Nagari Ampang 

Kuranji tidak memutuskan hubungannya dengan orang tua dan keluarga 

asalnya, akan tetapi menambah keluarga baru dengan pihak keluarga 

angkatnya”. 

Berdasarkan adat kebiasaan masyarakat Minangkabau di Nagari Ampang 

Kuranji yang mengakui adanya hukum adat tentang urang bainduak, bagi mereka 

adalah suatu hal yang termasuk tidak etis dan akan mendapatkan celaan dari 

masyarakat apabila urang bainduak yang telah diketahui masyarakat tersebut 

kemudian dibatalkan oleh anak atau keluarga induaknya. Kecuali urang bainduak 

tersebut nyata-nyata telah melakukan suatu pengkhianatan, pembunuhan, 

percobaan pembunuhan terhadap orang tua angkat dan keluarga angkatnya, 

demikian juga sebaliknya. 

Terhadap urang bainduak perempuan yang belum menikah maka seluruh 

bakonya (keluarga ayah angkatnya) harus bertanggung jawab atas perkawinannya. 

Akan tetapi apabila urang bainduak tersebut adalah kemenakan dari laki-laki/ 

perempuan yang mengangkat anak maka bakonya tetap bako yang lama yaitu 

keluarga ayah kandungnya sehingga yang bertanggung jawab adalah bako dari ayah 

kandung, namun tidak tertutup kemungkinan apabila dibantu oleh keluarga ayah 

angkatnya (apabila yang diangkat kemenakan dari perempuan yang mengangkat). 

Meskipun oleh orang tua angkatnya anak tersebut dianggap seperti anak kandung, 

namun yang berhak menikahkannya adalah ayah kandungnya/ walinya. Urang 

bainduak perempuan yang tidak mempunyai ayah kandung/wali atau tidak 

diketahui siapa ayahnya maka yang berhak menjadi wali nikahnya adalah Wali 

Hakim. 

Hubungan urang bainduak dengan suku ibu angkatnya sama dengan anak/ 

kemenakan kandung, setelah adanya upacara adat pengangkatan anak tidak ada 

istilah kemenakan baru dan kemenakan lama. Hak dan kewajiban serta 

kedudukannya sama dengan kemenakan kandung, oleh karena itu segala hak anak 

angkat akan dilindungi oleh suku/kaum orang tua angkatnya dan bahkan oleh 

suku/kaum lainnya satu nagari. Jika ada yang menghina anak angkat hal ini 

dianggap bukan saja menghina pribadi urang bainduak itu melainkan sama dengan 

menghina suku keluarga induaknya. Apapun yang terjadi di kemudian hari terhadap 

urang bainduak maka urang bainduak akan dilindungi dan dapat mengadu pada 

ninik mamak/sukunya dan kepada suku-suku lain karena sewaktu upacara adat suku 

lain juga mengakuinya. 

Apabila urang bainduak pergi meninggalkan kampung dengan 

meninggalkan isteri dan anak-anaknya dan tidak pernah kembali maka keluarga 

yang ditinggalkan merupakan tanggung jawab seluruh keluarga angkatnya mulai 

                                                   
21  Hasil wawancara dengan H. Jonson Putra suku Patapang Datuk Mangkurajo, Tokoh 

Masyarakat Nagari Ampang Kuranji, pada hari Senin, 5 Agustus 2013, pukul 17.00 WIB. 
 



 

54 
 

dari kelahiran, perkawinan hingga proses kematian. 

Setelah adanya upacara adat urang bainduak, siapapun tidak boleh 

mengatakan anak tersebut adalah anak angkat. Karena siapa yang mengatakan anak 

tersebut anak angkat atau apabila masalah anak angkat ini diungkit-ungkit, jika hal 

ini didengar oleh ninik mamak ataupun keluarga yang mengangkat ataupun ada 

yang melaporkan, maka orang yang mengatakan anak tersebut “anak angkat” akan 

dituntut secara adat oleh ninik mamak keluarga yang mengangkat anak. 

Berdasarkan hasil wawancara dengan pemuka adat (Erman Datuk Mangkudum) 

yang benar-benar dituntut secara adat belum ada apabila hal tersebut terjadi 

biasanya pihak ninik mamak yaitu antara ninik mamak keluarga yang mengangkat 

dengan ninik mamak keluarga yang dituntut akan bermusyawarah dan memberikan 

peringatan pada yang berbuat untuk tidak mengulangi lagi perbuatannya. Dalam 

adat dikatakan “tongging bajelo-jelo, kondu bagonting-gonting” artinya masalah 

yang kecil harus diselesaikan tuntas, masalah yang besar diperkecil. Misalnya: ada 

teman sepermainan anak angkat itu yang mengetahui anak itu anak angkat, maka 

ninik mamak akan memanggil dan menasehati anak tersebut supaya tidak 

menyebarluaskan pada teman-temannya yang lain perihal anak angkat tersebut 

(cadik bidik capek bakisau artinya sebelum berita tersebut tersebar, ninik mamak 

harus cepat bertindak).22 

Apabila peringatan dari ninik mamak tidak diperhatikan, sampai peringatan 

yang ketiga kalinya maka dengan terpaksa tuntutan dilakukan. Jenis tuntutannya 

ialah membayar denda pada pihak yang dirugikan (keluarga anak angkat). 

Denda yang harus dibayar tergantung pada apakah yang dipotong sewaktu upacara 

adat, misalnya sewaktu upacara adat yang dipotong kambing atau ayam kampung, 

maka dendanya juga kambing atau ayam artinya menghidupkan kembali kambing 

yang dipotong sewaktu upacara adat pengangkatan anak. 

2) Hubungan Urang Bainduak dengan Orang Tua Kandungnya, Keluarga dan 

Suku Orang Tua Kandungnya Setelah Adanya Pengangkatan Anak 

Urang bainduak yang masih mempunyai orang tua kandung, hubungan 

antara anak angkat dengan orang tua kandung, keluarga dan suku orang tua 

kandungnya sama sekali tidak terputus meskipun anak tersebut sudah menjadi 

anggota keluarga dari suku ibu yang mengangkatnya. Anak angkat laki-laki dan 

diangkat menjadi pemangku adat dalam keluarga ibu angkatnya maka anak tersebut 

tidak boleh memangku adat dalam keluarga ibu kandungnya, kecuali anak angkat 

melepaskan jabatannya atau masa jabatannya telah berakhir. Bagi anak angkat 

perempuan apabila akan menikah maka sudah menjadi tanggung jawab bako 

angkatnya (keluarga dan suku ayah angkat), tetapi tidak ada larangan apabila bako 

dan pihak bapak kandungnya ikut membantu. 

b. Urang Bainduak yang Diangkat Tidak Melalui Upacara Adat 

1) Hubungan Urang Bainduak dengan Induak, Keluarga dan Suku Induaknya 

Apabila urang bainduak adalah kemenakan dari perempuan yang 

mengangkat dan diangkat tanpa upacara adat, anak ini tetap diterima oleh keluarga 

dan suku ibu angkatnya karena sudah satu suku. Namun kalau yang diangkat adalah 

kemenakan dari laki-laki yang mengangkat harus melalui prosedur pengangkatan 

anak karena beda suku dengan ibu yang mengangkat. Anak orang lain/tidak 

mempunyai hubungan dengan orang tua yang mengangkat apabila diangkat tanpa 

upacara adat hanya diterima orang tua yang mengangkatnya. Keluarga dan suku 

                                                   
22 Hasil Wawancara dengan Erman Datuk Mangkudum, Ketua Kerapatan Adat Nagari Ampang 

Kuranji, pada hari Selasa, tanggal 6 Agustus 2013, pukul 18.00 WIB. 
 



 

55 
 

ayah angkat (bako) belum tentu bisa menerima anak angkat tersebut sebagai 

anak/kemanakan/cucunya, seandainyapun diterima oleh keluarga bako namun 

apabila anak angkat (perempuan) akan menikah/kawin (baralek), si anak tidak bisa 

memakai sunting, karena syarat memakai sunting harus potong kambing. Anak 

angkat laki-laki boleh memakai “saluak” (pakaian adat pengantin laki-laki 

Minangkabau) karena untuk memakai saluak tidak harus potong kambing, namun 

tidak boleh turun dari rumah induak bako.  

Urang bainduak laki-laki ini tidak boleh diberi jabatan pemangku adat. 

Anak angkat ini dianggap orang lain/asing oleh masyarakat meskipun ia dianggap 

anak oleh keluarga yang mengangkat namun hanya oleh orang tua angkatnya saja, 

sehingga seandainya di kemudian hari terjadi sesuatu hal atas diri anak angkat, baik 

hal yang baik maupun hal yang buruk terhadap diri anak angkat tersebut ninik 

mamak tidak dapat bertanggung jawab karena sewaktu anak itu diangkat tidak 

diberitahukan pada ninik mamak suku ibunya ataupun ninik mamak suku- suku lain. 

Dengan kata lain ninik mamak lepas tangan terhadap anak angkat tersebut. 

2) Hubungan Urang Bainduak dengan Orang Tua Kandungnya, Keluarga dan 

Suku Orang Tua Kandungnya 

Hubungannya sama seperti hubungan urang bainduak yang diangkat secara 

adat, dengan orang tua kandungnya, keluarga dan suku orang tua kandungnya 

setelah adanya pengangkatan anak. 

Hubungan urang bainduak dengan induaknya sama seperti hubungan orang 

tua kandung dengan anak kandung, apa yang menjadi hak dan kewajiban anak 

kandung maka menjadi hak dan kewajiban urang bainduak demikian juga 

sebaliknya termasuk hubungannya dengan seluruh anggota keluarga orang tua yang 

mengangkatnya. 

Apabila orang tua yang mengangkat anak mempunyai anak perempuan 

sedangkan anak yang diangkat adalah anak laki-laki maka menurut hukum adat 

Nagari Ampang Kuranji antara mereka tidak boleh menikah, karena sudah satu 

suku, demikian sebaliknya. Meskipun menurut Hukum Islam mereka boleh kawin, 

namun menurut adat kawin satu suku tidak boleh karena melanggar adat istiadat, 

apabila terjadi perkawinan satu suku dapat dikenakan sanksi berupa membayar 

denda satu ekor kerbau dan dibuang dari Nagari Ampang Kuranji.23 

Berkaitan dengan harta warisan, urang bainduak bukanlah ahli waris dari 

orang tua (induak) yang mengangkatnya akan tetapi ahli waris dari orang tua 

kandungnya (asal). Urang bainduak baru mendapatkan harta peninggalan dari 

induaknya melalui hibah atau pemberian atau wasiat yang dilakukan sebelum 

induaknya meninggal dunia dengan dihadiri serta disetujui oleh anak kandungnya 

(apabila ada) apabila tidak ada disaksikan oleh ninik mamaknya. Hal ini sesuai 

dengan hasil wawancara dengan Andalul Datuk Rajo Penghulu Kepala Suku 

Caniago Datuk Rajo Penghulu. 

Menurut Andalul Datuk Rajo Penghulu:24 

“Urang bainduak di Nagari Ampang Kuranji bukanlah sebagai ahli 

waris dari induak yang mengangkatnya akan tetapi ahli waris dari orang tua 

kandungnya (asal), demikian juga sebaliknya. Urang bainduak baru akan 

memperoleh harta peninggalan dari induaknya berbentuk materi dengan cara 

hibah atau pemberian atau wasiat yang dilakukan sebelum induaknya 

                                                   
23 Hasil Wawancara dengan Erman Datuk Mangkudum, Ketua Kerapatan Adat Nagari Ampang 

Kuranji, pada hari Selasa, tanggal 6 Agustus 2013, pukul 18.00 WIB. 
24 Hasil wawancara dengan Andalul Datuk Rajo Penghulu Kepala Suku Caniago Datuk Rajo 

Penghulu, pada hari Rabu, 21 Mei 2013, pukul 17.00 WIB. 
 



 

56 
 

meninggal dunia (demikian juga sebaliknya) dengan dihadiri serta disetujui 

oleh anak kandungnya (apabila ada) apabila tidak ada disaksikan oleh ninik 

mamaknya”.  

IV. Kesimpulan dan Saran 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil pembahasan yang telah dikemukakan pada bab-bab 

sebelumnya, maka dapat disimpulkan sebagai berikut: 

1. Dasar hukum pengangkatan urang bainduak pada masyarakat Minangkabau di 

Nagari Ampang Kuranji yaitu berdasarkan hukum adat Minangkabau yang telah 

berlangsung lama secara turun temurun yang bersumber dari adat nan taradat. 

2. Akibat hukum pengangkatan urang bainduak pada masyarakat Adat Minangkabau 

di Nagari Ampang Kuranji adalah urang bainduak bukanlah ahli waris dari orang 

tua angkatnya akan tetapi ahli waris dari orang tua kandungnya (asal); urang 

bainduak tidak putus hubungannya (nasab) dengan keluarga kandungnya (asalnya) 

setelah pengangkatan; urang bainduak yang belum menikah dilarang untuk 

menikahi saudara/i angkatnya. 

B. Saran 

1. Kepada anak dagang/urang mudiak yang akan berinduak (mencari apak dan 

amak) di Nagari Ampang Kuranji, dan belum menikah haruslah 

memperhatikan suku dari calon induaknya, karena di Nagari Ampang Kuranji 

berlaku larangan kawin sesuku (badunsanak atau sekaum).  

2. Kepada induak yang akan memberikan hibah kepada urang bainduak untuk 

menghindari terjadinya sengketa di kemudian hari, sebaiknya pemberian hibah 

tersebut tidak dilakukan secara lisan akan tetapi dibuat secara tertulis (akta di 

bawah tangan). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

57 
 

Daftar Pustaka Buku 

Buku 

Anwar, Chairul, 1997, Hukum Adat Indonesia, Meninjau Hukum Adat 

Minangkabau, Rineka Cipta, Bandung. 

Fathurrahman, 1984, Ilmu Waris, Al-Ma'arif, Bandung, 

Hadikusuma, Hilman, 1991, Hukum Perkawinan Adat, Alumni, Bandung. 

 , 2003, Pengantar Ilmu Hukum Adat Indonesia, Mandar Maju, Bandung. 

Hadi, Sutrisno, 1989, Metodologi Research, Andi Offset, Yogyakarta. 

HS, Salim., dan Erlies Septiana Nurbani, 2013, Penerapan Teori Hukum pada 

Penelitian Tesis dan Disertasi, Rajawali Pers, Jakarta. 

Krisnawati, Emeliana, 2005, Aspek Hukum Perlindungan Anak, CV. Utomo, 

Bandung. 

Mahyuddin, Suardi, 2009, Dinamika Sistem Hukum Adat Minangkabau dalam 

Yurisprudensi Mahkamah Agung Cetakan Pertama, PT. Candi Cipta 

Paramuda, Jakarta. 

Manggis, M. Rasjid, 1982, Minangkabau Sejarah Ringkas & Adatnya, Mutiara, 

Jakarta. 

Navis, A.A, 1984, Alam Terkembang Jadi Guru, Adat dan Kebudayaan 

Minangkabau, Grafiti, Jakarta. 

Nazir, M. Dinamika Masyarakat dan Adat Minangkabau. Padang: Penerbit Pusat 

Penelitian Universitas Andalas. 1988. 

 , 1988, Penyelesaian Sengketa Tanah di Minang kabau, Pusat Penelitian 

UNAND, Padang. 

Sitepu, Runtung dan Hotmaria, 2004, Pengangkatan Anak dan Akibat 

Hukumnya, Pustaka Bangsa Press, Medan. 

Ter Haar, Bzn, B, 1991, Beginselen en Stelsel van het Adatrecht. Groningen-

Djakarta: JB. Wolters. 1950. Diterjemahkan oleh Soebakti Poesponoto, 

Azas-azas dan Susunan Hukum Adat, PT. Pradnya Paramita,  Jakarta. 

 , 1962, Adat Law in Indonesia. Terjemahan oleh Hoebel E. Adamson dan 

A. Arthur Schiller, Bharatara, Djakarta. 

Thaib, M. Hasballah, 1995, Dua Puluh Satu Masalah Aktual dalam Pandangan 

Fiqih Islam, Fakultas Tarbiyah Universitas Dharma wangsa,  Medan. 

 , 2013, Pemikiran dan Sikap M. Hasballah Thaib dalam Berbagai 

Dimensi. Cetakan Pertama, Citapustaka Media Perintis, Bandung. 

Tj.A, Amir Sjarifoedin, 2011, Minangkabau dari Dinasti Iskandar Zulkarnain 

sampai Tuanku Imam Bonjol, PT. Gria Media Prima, Jakarta. 

Skripsi, Tesis, Disertasi, Makalah, Jurnal, Kamus 

Echols, Jhon M. dan Hassan Shadily, 1981, Kamus Inggris Indonesia, Gramedia, 

Jakarta. 

Edison, 2005, “Pengangkatan Anak dalam Lingkungan Hukum Adat Minangkabau, 

Tinjauan atas Beberapa Penetapan Hakim Pengadilan Negeri 

Lubukbasung”, Tesis, Sekolah Pascasarjana USU, Medan. 



 

58 
 

Peraturan Perundang-Undangan 

Al-Quran nul karim. 

Kitab Undang-Undang Hukum Perdata. 

Staatsblad 1917 Nomor 129 (Bepaling voor geheel In donesië betreffende het 

Burgerlijk voor de Chineezen). 

Republik Indonesia, Undang-Undang Dasar 1945 Amandemen Kedua tahun 2000.  

Republik Indonesia, Undang-Undang Nomor 30 Tahun 1999 tentang Arbitrase dan 

Alternatif Penyelesaian Sengketa. 

Republik Indonesia, Undang-Undang Nomor 7 Tahun 2012 tentang Penanganan 

Konflik Sosial. 

Peraturan Pemerintah Nomor 54 Tahun 2007 tentang Pelaksanaan Pengangkatan 

Anak. 

Putusan Mahkamah Agung Nomor 813 K/Sip/1972 tanggal 13 Mei 1975 tentang 

Kedudukan Anak Angkat Menjadi Ahli Waris Karena Telah Ditunjuk 

Terlebih Dahulu Sebelum Pewaris Meninggal Dunia. 

Surat Edaran Mahkamah Agung (SEMA) Nomor 2 Tahun 1979 tanggal 7 April 

1979 tentang Pengangkatan Anak. 

Surat Edaran Mahkamah Agung (SEMA) Nomor 6 Tahun 1983 (merupakan 

penyempurnaan dari dan sekaligus menyatakan tidak berlaku yaitu Surat 

Edaran Mahkamah Agung Nomor 2 Tahun 1979) jo Surat Edaran 

Mahkamah Agung Nomor 4 Tahun 1989 tentang Pengangkatan Anak yang 

Berlaku Bagi Warga Negara Indonesia. 

Surat Edaran Mahkamah Agung (SEMA) Nomor 3 Tahun  2005 tentang 

Pengangkatan Anak. 

Putusan Mahkamah Agung No. 813K/Sip/1972 tanggal 13 Mei 1975. 

Peraturan Daerah Propinsi Sumatera Barat No. 13 Tahun 1983 



 

 

 


	I. Pendahuluan
	II. Metode Penelitian
	III. Hasil Penelitian dan Pembahasan
	IV. Kesimpulan dan Saran
	B. Saran
	Daftar Pustaka Buku
	Tj.A, Amir Sjarifoedin, 2011, Minangkabau dari Dinasti Iskandar Zulkarnain sampai Tuanku Imam Bonjol, PT. Gria Media Prima, Jakarta.
	Skripsi, Tesis, Disertasi, Makalah, Jurnal, Kamus
	Peraturan Perundang-Undangan

